# 聖言通訊

 諮詢顧問: 王永信牧師
 招世超牧師
 麥希眞牧師
 勞伯祥牧師

 潘士端牧師
 鄭 果牧師
 陳道明牧師
 Dr. John Reed

 董事:
 關國瑞牧師
 伍柏禛牧師
 林良材長老
 沈有方弟兄

曾永光牧師 賴若瀚牧師

會長: 賴若瀚牧師 訓練:鍾桂珍傳道 拓展:沈有方弟兄行政: 蕭筱華姊妹 財務:林玉軒姊妹 張子冰姊妹 影音: 單 儉弟兄 設計:楊雅花姊妹 網站:梁建興弟兄

846 Stewart Drive, Sunnyvale, CA 94085, U.S.A. Telephone: 408-773-8891 Website: www.sagos.org

SACRED LOGOS RESOURCE CENTER NEWSLETTER

第十一期 2009年8月

# 釋經講道的應用本質(上)

# ——講道本身就是應用

※ 偏思學牧師

(香港恩福聖經學院院牧兼講道學教授)

主日崇拜後,會衆與站在禮堂門前的牧師道別 說:「牧師,你今天講的道眞好!」

每次當我聽到信徒如此稱讚講員時,我腦海中總會浮起一堆問題:會衆所指的「好」是指著甚麼說的?是因聽道後心被恩感,覺得這是神直接對他說話?或是因信息有力,達到應達到的預期果效?如是者,那又是甚麼預期的果效?是他覺得講章內容充實,滿足了他的求知慾?抑或他所指的是講員的表達能力強、講道時活潑生動、並沒有沉悶的時刻?又抑或他離開會場時因不知該說些甚麼話,便出於禮貌而對講員作適當的稱讚。

這樣看來,究竟怎樣才算是一篇「好」的講 章呢?講員應如何評估自己所講的道?聽衆又當怎 樣衡量所聽的道?當然,衡量一堂講道可有不同的 方法和觀點,但一堂不能達到講道應有目的之「講 道」斷不能是好的。因此,我們必須先要弄清楚另 一個更深層的問題:「爲何要講道?講道最終的目 的是甚麼?」我聽過一些講道,講員正確地詮釋經 文,並且言詞有力,表達清晰,卻因沒有向聽衆交 代清楚講章要達到的目的,結果慘淡收場。這樣缺 乏方向和應用的講道,聽與不聽也沒有甚麼分別。 (雅一23、24;彼後二21、22; 箴二十六11)

解經講道的一個特點是:不單注重經文,更注重給聽衆的應用。本文進一步指出,應用不單是講道必有的元件(component),更是必備的條件(requirement)。換言之,沒有應用就沒有講道,講道與應用是脣齒相依的,而講道本身就是應用。

因此,一堂好的講道,不能忽略聽衆的眞知實 行。

# 一. 講道與應用是不可分割的

「應用在哪裏開始,講章也在那裏開始。

(Where the application begins, there the sermon begins.)」「這是十九世紀英國司布真牧師對講道的信念。<sup>2</sup> 換句話說,他深信講道就是應用、應用就是講道。司布真牧師並不滿足於講解經文,他總是多方努力把經文旣深入又自然地融會貫通到聽衆的生命中。嚴格來說,他並沒有把應用加到他的講道中,而是他整堂講道的發展,是以應用爲進路,圍繞著講章的中心,讓聽衆看到自己的生命和處境。

有一位信徒,他曾經聽過司布眞牧師一篇以利未記十六章34節「那贖罪的大日」爲題的講道,三十年後他寫信給司布眞牧師,回憶說:「我清晰地記得自己全然投入聽道中,我感受到那股難以抹煞,卻又不能解釋及衡量的能力,這能力藉著生動的畫像、有力的詞句、尖銳(刺心)的請求和火熱的誠摯表明出來。那利未的祭祀眞實得如同昨日般,它的信息清澈無僞如同八月燦爛的太陽,然而,焦點卻不是在猶太人的獻祭,而是集中在人靈魂的需要。除了它和神對罪肯定的救贖,講員並沒有多講別的。他結束每一段時,都同是指著我說的,他向我發出請求,他爲我祈求。」3

講道若與生活脫節,從聖經來看,那就不是講道、不成講章,而是其他東西了。4 華里克(Rick Warren)在接受《講道雜誌》訪問時說:「若你的講道沒有生命的應用,你不是在講道。它可能是演講、是查經,甚至是釋經,但它不是講道。對我來說,講道是爲了使聽衆的生命有改變。講道的目的不是去提供知識,而是去改變生命。」5如此看來,一堂沒有應用的講道,如同一位醫生替病人看病卻沒有開藥方就讓病人離開了;6或像一封投寄了卻沒有寫上收信人地址的信,雖然發信人是用心寫好了,也註明了日期和簽了名字,但因信

#### ■ 文接第一頁 釋經講道的應用本質(上)

件未能抵達目的地,可說白費心機。<sup>7</sup> 講道的應用並非講章的附加品,或次於講章的任何部分,它是講道最主要的一部分<sup>8</sup>,是講章的「靈魂」。一篇沒有應用的講章是鳴的鑼、響的鈸<sup>9</sup>,它縱然被宣講出來,卻不是講道;缺乏應用的講道,不算是講道。<sup>10</sup>

因此,不同的宣講學者,以不同的詞彙來陳述講道的最終目的。有說講道的最終目的是生命的改變,有說是要更像主基督,有說是順服主,有說以行爲來榮耀神;歸納起來,仍是離不開應用的範疇。每篇講章的取向都應以應用爲目標,意思是說,當聽衆聽到從神而來的信息,那是神對他們說話,是帶著神對他們的期望和要求。講道是一個說話,是帶著神對他們的期望和要求。講道是神經不是聽不完聖經所要不是聖經所要求的講章。其實,講道是一個邀請——是神在敲門,認轉來的智慧,以達到真知實行的效果。

#### 二.講道的傳揚本質要求應用

希臘文有30多個字可翻譯成"Preach" (講道),而在新約聖經最常用的有Kηρύσσω和εὐαγγελίζομαι兩個字,中文多數把它們譯爲「傳(道)」。Kηρύσσω在新約出現了61次而εὐαγγελίζομαι則出現了54次。它們是同義詞,但在用法上,略有不同。

Κηρύσσω 由 κῆρυξ 而 來 , κῆρυξ 的 本 意 是 「先鋒」,可指受皇帝差派的傳令官,或指宣傳貨 品的商人邀請人來購買。羅馬帝國時期的傳令官, 在競技場或鬧市中響起號角時,人民就肅靜,他 隨即大聲盲告從皇帝而來的信息或頒布命令。這是 Κηρύσσω所強調「傳」的動作。至於εὐαγγελίζομαι,則強調「傳」的內容。這類的頒布與人民的 生活息息相關,如戰勝了敵國,或者國家不用再徵 糧徵人等。這些不單是一個好消息,更是馬上影響 著人民心態與行動的好消息。人民聽了之後,必會 宣揚開去。εὐαγγελίζομαι 強調這是一個好的「宣 告」(消息),不是一個建議。「宣告」是已經發 生了的事件,皇帝的宣告不會因人而變動,或有所 更改,人民只可回應。「建議」則不同,是指仍未 發生的事情,例如戰敗了,皇帝就建議人民作適當 的應變安排。

這就是「講道」的意義,耶穌基督的福音計劃也就是全落在這樣一個「講道」的事工中。昔日祂差派十二門徒去「講道」(可三14),「講道」也成爲教會生生不息的事工(太二十四14;可

#### 三. 聖經的本質要求應用

#### 1. 聖經是神向人的啓示(溝通)

聖經是神的啓示,是神向人說的話。當神向人傳遞祂的話語,祂要求人回應。祂口所出的話,就是權威,也是力量;祂的話如雨雪從天而降,絕不徒然返回,要成就祂所喜悅的(賽五十五10-11)。神旣然將祂的心意藉著聖經指示人類,祂也期望人對祂的啓示作出正面的回應,以致人可進一步與主建立親密的關係,愈來愈信靠祂。

雖然聖經蘊含極深的哲理,但它不是一本哲學的書,它比較像是一本教學手册。舉例來說,我們讀《數碼相機使用手册》不是單單爲了推敲裏面的內容,而是爲了學習使用相機,盡用相機的功能,好使我們能拍攝出動人的照片。若把這觀念延伸至閱讀聖經的行動上,讀聖經便是爲了「盡用」人生。

奥古斯丁曾說:「聖經所講的就是神的話,神的話就是聖經。」解經講道是把神的話解釋,以

致聽衆能明白並應用在日常生活中。講道的目的不 能遜於聖經寫成的目的,故此講道必須以應用爲取 向;沒有應用的講道,未能滿足神啓示的目的。

#### 2. 聖經是「約書」

聖經分「舊約」、「新約」兩部分,是神給 人的約書。那就是說,神在某歷史時刻中與人立 約,這正是整本聖經所記敍的。在哥林多後書三章 14節,使徒保羅說,以色列人讀「舊約」;而在同 一章經文裏,他稱福音爲「新約」(林後三6)。 「約書」在出埃及記二十四章7節出現時,只指一 小部分的經文。到了約西亞時代,「摩西所傳耶和 華的律法書」(代下三十四14、15)重現於祭司希 勒家和書記沙番面前,他們稱它爲「約書」,於是 「王站在他的地位上,在耶和華面前立約,要盡心 盡性地順從耶和華,遵守祂的誠命、法度、律例, 成就這書上所記的約言;又使住耶路撒冷和便雅憫 的人都服從這約。於是耶路撒冷的居民都遵行他們 列祖之神的約。約西亞從以色列各處將一切可憎之 物盡都除掉,使以色列境內的人都事奉耶和華-他們的神。」(代下三十31-33a)

神希望與人建立親密的關係,「約書」便是立 約的神邀請人經歷祂的信實、慈愛,以及盡心盡意 盡力去事奉祂。這是神給人的優待條款,讓人知道 如何活在這個約中。申命記二十九章29節清楚地指 出神賜下「約書」,目的是叫以色列人「遵行這律 法上的一切話」。所以,整本聖經都是神立約的條 款,帶有約束性,不是中性的知識。當基督爲人的 罪捨身在十字架上,祂的血所立的新約就使每個信 徒成爲立約之民,受「約書」的約束,履行當中的 條款。<sup>12</sup>

換句話說,神啓示人類,讓我們明白祂的心意;祂與我們立約的行動,是爲了使我們能按祂的心意而行。每次多認識經文,就是多瞭解約的條款,這都帶來相應的責任。解經講道的信息旣由經文而來,它就是講解這「約書」內的條款,讓信徒明白當如何過守約的生活。聽了道的人總不可作個袖手旁觀的觀望者,他們與聽一個故事或勵志訓勉不一樣,因爲他們心底裏總要作出一個抉擇:守約?背約?行動與否,都要向這位立約的主負責。由此觀點來看,沒有應用的講道是不存在的。

#### 結語

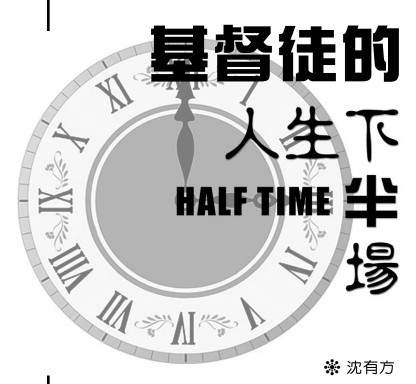
一篇「好」的講道,必須帶著應用。應用是講道的目標,是必要的;因此講道的本質就是應用。不含有應用的講道,按聖經來說,那並不是講道。Tom Keller初出道時,他的會衆打趣地對他說:「你的道還未成內身!」(Your sermons

haven't been incarnated yet!) <sup>13</sup> 是的,沒有應用的「講道」是只有骨頭而無肉的道。總結而言,真正合乎聖經的講道必須是致力改變聽衆生命的。

(未完,下期待續)

#### (Endnotes)

- 1 這引句經常被認爲是出於司布眞,但筆者從司布 眞的著作中卻找不到這引句,故只能列出二手的 出處:John A. Broadus, On the Preparation and Delivery of Sermons (1870; 4th reprint ed., Vernon L. Stanfield, San Francisco: Harper and Row, 1979), 165. Lloyd Perry, Biblical Preaching for Today's World (Chicago: Moody Press, 1973), 140。
- 2 難怪他被稱爲「講道王子」,三十年來每星期有 五千多人聽他講道,在英國售賣出二萬五千份該 星期的講章;時至今日,他的講章是有史以來出 版得最多的,同時又是最暢銷的。
- 3 David R. Breed, Preparing to Preach (New York: Hodder & Stoughton, 1911), 273
- 4 A. W. Tozer, "Exposition Must Have Application," in *Of God and Men* (Christian Publications, 1960), chapter 7.
- 5 Michael Duduit, (ed.), *Preaching with Power*, (Grand Rapids, Mich.: Baker Books, c2006), 208.
- 6 Lloyd Perry, *Biblical Preaching for Today's World* (Chicago: Moody Press, 1973), 3.
- 7 John Charles Ryle, Expository Thoughts on the Gospels: St. Matthew (New York: Robert Carter & Brothers, 1860), 154.
- 8 John A. Broadus, On the Preparation and Delivery of Sermons, 4<sup>th</sup> ed. (HarperCollins, 1979), 165.
- 9 Ryle, Expository Thoughts on the Gospels: St. Matthew, 154-155.
- 10 Michael Quicke, "Applying God's Word in a Secular Culture," *Preaching Magazine* 17:4 (Jan/Feb 2002), 11.
- 11 孫寶玲,《聖經詮釋的意義和實踐》(香港: 建 道基金會, 2008),355,367,368。
- 12 Meredith G. Kline, "Dynastic Covenant" in Westminster Theological Journal 23: (1960/61): 1-15. 進一步資料讀者可參考Meredith Kline, Treaty of the Great King: The Covenant Structure of Deuteronomy: Studies and Commentary (Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 1963)一書。
- 13 參Tom Keller 2008年11月19日在英國Oak Hill College舉辦的"Preaching to the Heart"講座。



談「人生規劃」這個題目,實在是老生常談了。但近兩年來,我越來越覺得,縱使是基督徒,也和世人一樣,忙得沒時間去思考人生的方向和目標。也許弟兄姊妹會問我爲甚麼這樣說。信耶穌的人,豈不知我們是屬主的人嗎?我們人生的目的應當就是「榮神益人」。上半場、下半場應該都一樣,這還需要討論嗎?去做就是了!

這話乍聽起來,似乎有道理。但如果我們追問下去:「在榮耀神的這個大方向之下,我們究竟應該做甚麼?」「如果神並沒有呼召你做全職的傳道人,難道你的餘生,就繼續像現在這樣過下去直到退休嗎?」,我們就會聽到許多不同的答案。

有些人會說:「『人在江湖,身不由己』, 教會、家庭、工作、個人的需要,已耗盡自己有限 的時間,怎麼還有空去想「人生下半場」這個大題 目?」

有些人以爲「船到橋頭自然直」,「基督徒的一切都在神的掌握之中,人無需計劃」,退休以後的日子,等退休以後再說。其實,神從來沒有反對人做計劃,只要這個計劃是根據神的大方向來擬定的。這種「到時候再說」的人,有可能是在重複人生上半場缺乏生涯規劃的錯誤。很多人(包括我自己),在時代的洪流中,處於人生的上半場時,跟隨潮流,讀書、就業、組織家庭、生兒育女、更上層樓,卻很少去真正嘗試瞭解自我,追尋長遠的理

想(對基督徒而言,也就是追尋神在我們每個人身上獨特的目的)。

人生下半場,如果也是這樣處理,我們的退休生活就可能會呈現一片空白,更遑論發展事業的第二春。我曾遇見一位銀行經理,平素愛打高爾夫球,以爲退休後有用不完的時間,可以盡情打高爾夫球。誰知退休後打了三個月小白球,就不想再打了。因爲不想整天待在家,他就去汽車修理廠幫忙開交通車。

人生下半場的目標,應該建立在幫助我們達成人生理想的基礎之上。根據這個前提,每個基督徒都必須清楚明白神在他身上的目的,把它當成自己人生的理想來追求。他也應該瞭解自己的個性、長處、屬靈恩賜、最熱衷的事,配合自己的能力、經驗,價值觀,才能及早訂下自己人生下半場的目標,並勇敢地至力以赴。

今年七月我在北加州的南灣中信福音中心,舉辦了一個八小時的「人生下半場」講座。這個講座分四次,每禮拜一次,每次有兩個小時。我發現很多人在上半場,把人生的理想和人生的短暫目標寫。一個有志於娛樂事業的人,不管他做甚麼,他的理想應當是給世人帶來一些娛樂。他如果想當電影的主角,那是他人生的目標之一,但他不應該把作電影主角當成他人生的理想。否則,他會因爲作不成電影主角,就以爲他沒有實現理想,也因此失去了他的人生意義。其實,他作配角,甚至跑龍套,都是在實現他人生的「給世人帶來娛樂」的理想。

我們有心事奉神的人,豈不是也應當如此看待 自己事奉的角色嗎?很多時候,我們要作配角,要 作跟隨者,要做世人看來無足輕重的事。但是在神 眼裏,你都在服侍祂;在祂看來,沒有所謂微不足 道的事奉。從人的角度來看,你也是在實現「事奉 神」的人生理想。

我二十多年前初來美國,幾年後就邁入中年。 奔走道途,辛勤工作於陌生之處。人在不同的生存際遇裏,生命產生了不同的生存際遇裏,生命產生了不同無少。 日子過得愈堅硬,心靈愈有需要。來美酒,條忽們年後。 日子過得愈堅硬,心靈愈有需要。來美酒,條忽們年後。 一生的,經歷更深。 一生的無理,經歷更深。 一生的年日是七十歲,若是強壯可到八字,,但其如的 一生的年的不過是勞苦愁煩,轉眼成空門便來的 是一生的年的不過是勞苦愁煩,轉眼成空門便來的 名利祿,深覺全是虛空。人生幾何,的浪費 一人生幾何,的是一次 一人生為十十10) 名利祿,惟有用自己微不足道的生命,於見證 也以及, 也 一人也, 是 一人生下半場」 。 後會陸續舉辦的「基督徒的人生下半場」 , 我個人的親身經驗來盡力幫助弟兄姊妹的原因

# 如何提出解釋性問題?

🔆 賴若瀚牧師

在上一期的《聖言通訊》裏,我與讀者曾探討 如何將觀察所得的原料轉化成觀察問題, 並在適當 時候,將觀察問題再跟進寫出解釋性問題。在今期 這篇文章中,我們將集中討論如何設計並提出解釋 性問題。

解釋性問題大致可分爲三類:求知的問題、因 果的問題與求證的問題。茲用創世記二十二章1至 19節亞伯拉罕獻以撒為例予以說明。

#### 一.求知的問題

「求知的問題」之目的,是要找出詞句的定義 或經文難以理解的地方。它基本上要尋求以下問題 的回答——「作者這樣記述到底是甚麼意思?」。

\*例證1:神既是無所不知,爲何祂會說 「現在我知道你是敬畏神的了」 (12節)?

這裏的「知道」並非表示神在之前並不知情, 而是採用「擬人法」,用人可以明白的言詞,說明 亞伯拉罕如何藉著順服的行動去表明他敬畏神。這 句話同時道出神對亞伯拉罕之行動的接納與嘉許。

\*例證2:爲該地方起名叫「耶和華以勒」 (14節)的用意何在?

「耶和華以勒」的意思是耶和華必預備。亞伯 拉罕爲那地方起名,是一項感恩的舉動,讓後世的 人知道神是豐富且必供應人所需要的。

# 二.因果的問題

「因果的問題」之目的,是要徹查經文中 詞句或短語的因果關係,特別針對經文中不 協調之處或因果關係不明顯之處。它基本 上要尋求以下問題的回答——「它們之間

有甚麼因果上的關係?」或「是甚麼原因導致這樣 的後果呢?」。

\*例證1:「這些事以後」(1節上)是指甚麼 事呢?又「神要試驗亞伯拉罕」(1 節下)甚麼呢?

「這些事之後」是創世記經常出見的連接句, 目的是要將敍事文各段落彼此的關係連接在一起。 由於這處經文沒有明確指出上文的那些事情,故此 我們只能籠統地說它包含著第二十二章之前所發生 的事。從這句短語可見,亞伯拉罕這時候的屬靈光 景已經足以應付這一類的重大試驗。

「神要試驗亞伯拉罕」是「總括性用語」,指 出了記述緊隨著之敍事文的目的。神要試驗亞伯拉 罕甚麼呢?相信是要試驗他的順服,要看他是否愛 以撒過於愛神。經文三次強調以撒是他「獨生的兒 子」(2、12、16節),提醒他這次奉獻的難度; 又從後來神的使者宣告說:「因爲你聽從了我的 話」(18節),可見「順服神」顯然是這試驗的目 的。另外,這事件亦包括對亞伯拉罕信心的考驗, 看他對神一直以來給他的應許——「你的後裔必衆 多 1 ——是否堅信不移。

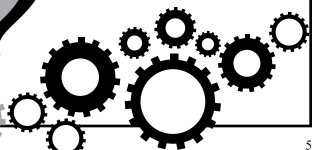
\*例證2:神吩咐亞伯拉罕將以撒獻上,是否 過於殘忍?

要求將兒子獻上爲祭確實是十分殘忍的事。但 這問題必須從兩個層面來看。

從整個過程來看,亞伯拉罕是有血有內、有 親情的人,要自己親手殺死自己的兒子,這個意念

> 在那三天內不斷盤旋在腦海中,那是無情 的煎熬。因此,從這個角度看,神吩 咐亞伯拉罕做的事是十分殘忍的。但 從結果來看,神最終並沒有要以撒

> > ▼接第八頁





# 感恩與報告事項 (2)



#### -.最新出版

聖言資源中心最近出版了兩本書:《深谷裏的 迴響——勵志禱文集》與《求祢顯出祢的榮耀》。 除此以外,亦出版「神的引導與道德抉擇」的CD (國、粵語),及「十步釋經法」的CD與MP3 (國)。



### 二,4月至6月的「對等奉獻」

「聖言」於4月15日開始的三萬元「對等奉 獻」,已於6月底達到目標,共有70多位弟兄姊妹 參與。雖然如此,「聖言」在上半年的收支未能平 衡,仍有缺欠,敬請代禱。

# 三.宣教重點的事奉

最近因亞洲、德國與美國中部的需要, 「聖言」將會派訓練同工到這幾個地區多作培訓 事奉; 並會繼續與官教機構合作,將已經用簡體 字出版的《十步釋經法》、《永活的信仰》與 《頑石點頭》,以及其他有待印成簡體字出版的書 籍,送到有需要的地區。



#### 四.加拿大奉獻者可享有免稅優惠

自今年7月份開始,加拿大弟兄姊妹的奉獻, 可經由「加拿大恩福協會」代轉,並可以得到加 拿大的免稅收據。有意者請將獻金寄往Christian Comm. Inc. of Canada (CCIC), 3880 Midland Ave., Unit 2-4, Scarborough, Ontario, MIV 5K4, 並在信封上註明 「支持『美國聖言資源中心』(SAGOS)」。

## 五. 沈有方同工神學畢業並全職參與 「聖言」事奉

「聖言」的拓展主任沈有方同工於5月16日以 最優異成績畢業於美國基督工人神學院,獲聖經研 究碩士學位。沈弟兄從6月開始已轉爲全職同工。



沈有方、唐蓉伉儷

# 六.「聖言」同工2009年2月至7月事奉 簡報

賴若瀚牧師於2009上半年多次出外講道、在神 學院授課與主領講座。到過的地方包括:香港、紐 西蘭、德國、新加坡、印尼、加拿大與美國各城市 等。主持的講座/課程有多類,最多的是「十步釋 經法」基本班與實踐班(共7次),其次是「釋經 講道法」基本班與實踐班(共2個循環)。除此以 外,亦講授「但以理書」、「教牧書信」、「尼希 米記」與「真愛人生」等課程。值得一提的是,5 月初在香港帶領由《生命季刊》主辦的國內傳道人 進深會,講授「十步釋經法」,從同工們的反應, 可以深切體會按正意釋經是今日教會的迫切需要。

倫思學牧師仍繼續撰寫「釋經與應用」一學術 性書籍,並爲「聖言」網站與《聖言通訊》撰稿。

沈有方同工於2月份到North Dakota的Grand。 Forks 查經班及Fargo華人基督徒教會教導「十步釋 經法」;並於7月間在美國北加州南灣中信福音中心舉辦四次「人生下半場」講座。

賴鍾桂珍傳道於5至6月與賴牧師一同在亞洲事奉,教導「耶穌的比喻」課程,並繼續帶領姊妹查經班及協助賴牧師的出版事工。

若教會有意邀請本中心同工主持 各類講座與訓練,請聯絡「聖言」辦公 室。各同工的簡歷已登載在「聖言」網站 www.sagos.org 的「簡介」頁上。

#### 七. 使徒脚蹤考察團籌備情況

「聖言」主辦的「使徒腳蹤考察團」 將於今年10月25日至11月7日舉行,將走訪 土耳其、希臘、意大利等三個國家,現已 有46人報名參加。各項籌備工作如:訂機 票、安排行程與印製手册等事宜,已在緊 密進行中。

# 八.「十步釋經法」訓練員硏習 班預告

「聖言」訂於今年12月11-12日與明年 1月24-25日,分別在美國灣區及香港舉行 「十步釋經法」訓練員研習班。



# 九.新書預告

《問與切——生活難題解答(第二集)》,正在香港作最後校訂,主若許可,將會在9月底出版。



#### Books/CD/DVD Order Form 聖言資源中心書籍/CD訂購表格

| 書名                              | 單價<br>(含稅) | 數量  | 合計 |
|---------------------------------|------------|-----|----|
| 十步釋經法                           | \$29.00    |     |    |
| 約拿書—實用釋經研讀                      | \$12.00    |     |    |
| 永活的信仰—雅各書詮譯                     | \$18.00    |     |    |
| 頑石點頭—彼得生平硏究                     | \$20.00    |     |    |
| 寶座前的心曲—感恩讚美禱文集                  | \$7.00     |     |    |
| 旋風中的靜語—安慰禱文集                    | \$6.00     |     |    |
| 踐信於行—雅各書硏讀                      | \$10.00    |     |    |
| 簡易十步釋經法                         | \$5.00     |     |    |
| 眞愛人生 (書)                        | \$10.00    |     |    |
| 深谷裏的迴響—勵志禱文集                    | \$9.00     |     |    |
| 求祢顯出祢的榮耀                        | \$9.00     |     |    |
| 接通天地線—福音信息簡介                    | \$1.50     |     |    |
| 十步釋經法 DVD (國、粵雙語)               | \$31.00    |     |    |
| 十步釋經法 CD (國)                    | \$15.00    |     |    |
| 十步釋經法 MP3 (國)                   | \$10.00    |     |    |
| 神的榮耀 CD (國)                     | \$20.00    |     |    |
| 神的榮耀 CD (粵)                     | \$20.00    |     |    |
| 眞愛人生 CD (國)                     | \$18.00    |     |    |
| 眞愛人生 CD (粵)                     | \$18.00    |     |    |
| 眞愛人生 DVD (粵)                    | \$26.00    |     |    |
| 神的引導與道德抉擇 CD(國)                 | \$12.00    |     |    |
| 神的引導與道德抉擇 CD(粤)                 | \$12.00    |     |    |
| 分別、合一與建造-尼希米記1-6章<br>DVD(國、粵雙語) | \$26.00    |     |    |
| 扎根聖言的藝術                         | 自由奉獻       |     |    |
| 活出主道的藝術                         | 自由奉獻       |     |    |
| 問與切—生活難題解答#1                    | 自由奉獻       |     |    |
|                                 | <b>☆</b> 9 | お今計 |    |

金額合計

\*所有郵購,須預先支付。

美國境外加30%運費及手續費。

美國境內運費及手續費:訂購價低於\$40,加15%;

訂購價在\$40至\$80之間,加10%;

訂購價高於\$80,免運費及手續費。

總數

|           | : Mr./Mrs./Ms. |     |  |
|-----------|----------------|-----|--|
| 中文姓名      | :              |     |  |
| Address:  |                |     |  |
|           |                |     |  |
| Phone (H) |                | (W) |  |
| Email:    |                |     |  |

請塡妥並剪下表格連同支票寄到:

Sacred Logos Resource Center 846 Stewart Drive, Sunnyvale, CA 94085

支票抬頭請寫: SAGOS



# 聖言資源中心

Sacred Logos Resource Center (SAGOS) 846 Stewart Drive, Sunnyvale CA 94085 U.S.A.

免費贈閱 函索卽寄

NON-PROFIT ORG. U.S. POSTAGE PAID PALO ALTO, CA PERMIT NO. 631

#### ■文接第五頁 如何提出解釋性問題?

死,故此那「殘忍」的情況並沒有出現。在這次試驗中,神所要的其實不是以撒,乃是亞伯拉罕。最後峰迴路轉,神將以撒歸還給亞伯拉罕。因此,並不算是殘忍。

# 三. 求證的問題

「求證的問題」之目的,是從兩個或以上的結論中探討何者比較合理。它基本上要尋求以下問題的回答——「這兩個看法中,哪一個比較合理?」或「有甚麼經文的佐證支持這樣的結論?」。

\*例證:亞伯拉罕顯然知道此行是要將以撒 獻上,但卻對僕人說:「你們和驢 在此等候,我與童子往那裏去拜一 拜,就回到你們這裏來。」(5節) 這樣說是否有說謊之嫌?

這句話可有下列不同的結論:

1. 亞伯拉罕具有充足的信心,相信他與兒子 必定能回來。

- 2. 在緊急的情況下,亞伯拉罕只是找些話來 搪塞過去,他自己並不知道在說些甚麼。
- 3. 這是一項連他自己也無法完全體會的預言。

從亞伯拉罕後來對以撒說「神必自己預備作燔祭的羊羔……」(8節),足以證明他對神具備充足的信心,故此他對僕人說了那句話。他不願意帶僕人同往,也許是因爲僕人不一定能認同這次行動,他們同行反而會使情況變得複雜。如此看來,第1個結論比較合理。

(下期將會討論「如何設計應用性問題」)

